
 

 

 

N° 2026-03 
 
 
 

 
Extrait du discours du Pape Léon XIV aux ambassadeurs, 9 janvier 2026 
Malgré son caractère central, l’institution familiale est aujourd’hui confrontée à deux défis 
cruciaux. D’une part, on assiste à une tendance inquiétante dans le système international qui 
consiste à négliger et à sous-estimer son rôle social fondamental, ce qui conduit à sa 
marginalisation institutionnelle progressive. D’autre part, on ne peut ignorer la réalité 
croissante et douloureuse des familles fragiles, désagrégées et souffrantes, affligées par des 
difficultés internes et des phénomènes inquiétants, y compris la violence domestique. 
La vocation à l’amour et à la vie, qui se manifeste de manière éminente dans l’union exclusive 
et indissoluble entre la femme et l’homme, impose un impératif éthique fondamental : 
mettre les familles en mesure d’accueillir et de prendre pleinement soin de la vie naissante. 
Cela est plus que jamais prioritaire, en particulier dans les pays qui connaissent une baisse 
dramatique du taux de natalité. La vie est en effet un don inestimable qui se développe dans 
le cadre d’un projet relationnel fondé sur la réciprocité et le service. 
C’est à la lumière de cette vision profonde de la vie comme un don à protéger et de la famille 
comme sa gardienne responsable qu’il faut rejeter catégoriquement les pratiques qui nient 
ou instrumentalisent l’origine de la vie et son développement. Parmi celles-ci, il y a 
l’avortement, qui interrompt une vie naissante et refuse d’accueillir le don de la vie. À cet 
égard, le Saint-Siège exprime sa profonde préoccupation face aux projets visant à financer la 
mobilité transfrontalière visant à accéder au soi-disant « droit à l’avortement sûr » et estime 
déplorable que des ressources publiques soient consacrées à la suppression de la vie, au lieu 
d’être investies dans le soutien aux mères et aux familles. L’objectif premier doit rester la 
protection de chaque enfant à naître et le soutien effectif et concret de chaque femme afin 
qu’elle puisse accueillir la vie. 
De même, la maternité de substitution, qui transforme la gestation en un service négociable, 
viole la dignité tant de l’enfant, réduit à un “produit”, que de la mère, en instrumentalisant 
son corps et le processus de génération et en altérant le projet relationnel originel de la 
famille. 
De semblables considérations peuvent être étendues aux malades et aux personnes âgées et 
seules, qui ont parfois du mal à trouver une raison de continuer à vivre. Il incombe également 
à la société civile et aux États de répondre concrètement aux situations de fragilité, en 
proposant des solutions à la souffrance humaine, comme les soins palliatifs, et en 
promouvant des politiques de solidarité authentique, plutôt que d’encourager des formes de 
compassion illusoires comme l’euthanasie. 
À la lumière de ces défis, il faut réaffirmer avec force que la protection du droit à la vie 
constitue le fondement incontournable de tout autre droit humain. Une société n'est saine 
et avancée que lorsqu'elle protège le caractère sacré de la vie humaine et s'efforce 
activement de la promouvoir. 



Horaires des messes du 18 au 25 janvier 2026 
 

Dimanche 18 janvier 

2ème dimanche du Temps 

Ordinaire 

Sam: 18h30 
09h30 
10h00 
10h30 

 
St Maurice Chinon 

St Louans Chinon 
Seuilly 

St Etienne Chinon (St Vincent) 
(attention changement d’horaire) 

Lundi 19 janvier 18h00 St Louans 

    Mardi 20 janvier 09h30 St Louans 

     Mercredi 21 janvier 
Sainte Agnès (mem) 

09h00 
11h30 

St Louans 
St Etienne Chinon 

Jeudi 22 janvier 
09h00 
18h00 

St Louans 
Avoine  

Vendredi 23 janvier 

 

17h00 
18h30 

St Louans 
St Etienne Chinon 

Samedi 24 janvier 
St François de Sales (mem) 

09h30 
12h00 

 

St Louans 
Cravant Les Coteaux 
(Messe St Vincent) 

Dimanche 25 janvier 

3ème dimanche du Temps 

Ordinaire  

Sam: 18h30 
09h30 
10h00 
11h00 

          St Maurice Chinon 
St Louans  
Avoine 

         St Etienne Chinon 

 

Intentions de Messe 
St Louans : Pour les âmes du Purgatoire 

St Etienne : Pierre et Marie-Pierre RAFFAULT (+) ; pour tous les dignitaires entonneurs de 

la Confrérie et tous les vignerons et vigneronnes de l’AOC Chinon, rappelés vers le Père ; 

Monique MOLISSON (+) ; Lucien et Thérèse CRASWICK (+) 

Seuilly :  

Défunts de la semaine 
12/01 : Sœur Marie-Hélène, à St Louans Chinon  

 



Offices de la communauté 
A

d
o

ra
ti

o
n

 

Mardi Jeudi Vendredi Dimanche 

17h30 Marçay 17h30 Avoine 17h30 St Etienne 18h00 St Etienne 

Autres offices : 

✓ Chaque lundi chapelet (en marchant) à 10h00, à St Louans 

✓ Chaque vendredi, chemin de Croix, à 12h00 à St Etienne 

✓ Laudes : du mardi au samedi à 08h00, à St Etienne 

✓ Vêpres : du mardi au vendredi à 19h00, à St Etienne 

✓ Le dimanche : 08h30 Laudes à St Etienne et 17h30 vêpres à St Etienne 
 

Agenda 
18 janvier : préparation baptême enfants en âge scolaire, salle Ste Thérèse, 09h30-10h30 

18 janvier : St Vincent de Chinon, messe à St Etienne à 10h30 (au lieu de 11h00 

habituellement) 

23 janvier : Aumônerie collégien/Lycéen, 18h30-21h30, salle St Joseph 

24 janvier : Préparation baptême petits enfants, 10h00 – 11h30, salle Ste Thérèse 

24 janvier : Conférence de don Bertrand Lesoing dans le cadre de la semaine de l’unité des 

chrétiens, 10h00 – 12h00, salle Ste Thérèse 

24 janvier : répétition servants de messe, 14h30-16h30, salle St Joseph 

25 janvier : Préparation 1ère communion (CM1), salle Ste Thérèse, 09h30-10h45 

29 janvier : soirée louanges au prieuré de Saint-Louans à 20h15 (semaine de l’unité)  

30 janvier : Aumônerie collégien/Lycéen, 18h30-21h30, salle St Joseph 

30 janvier : Conférence théologie et spiritualité n°4 « Suivre Jésus au désert », 20h00 – 

22h00, salle Ste Thérèse 

31 janvier : Pause maman, St Louans, 9h30 – 16h30 

05 février : Heure Sainte, 20h00, église St Etienne de Chinon 
 
07 février : journée préparation confirmation Cm2 de 09h30-17h 
 
07 février : journée confirmation Collégiens de 14h30-16h30 
 
08 février : préparation baptême enfants en âge scolaire, salle Ste Thérèse, 09h30-10h30 

08 février : Catéchuménat adulte, salle Ste Thérèse, 09h30-10h30 

08 février : Soupe à l’oignon/lard, crêpes, organisée par les AFC Vienne et Loire, 12h30, St 

Joseph 



Semaine de prière pour l’unité des chrétiens 
 

Chaque année, la Semaine de prière pour l'unité rassemble les chrétiens du 18 au 
25 janvier. Voici les dates des activités organisées dans la région par le groupe œcuménique 
du chinonais, et en lien avec le diocèse de Tours.   
 
Jeudi 22 janvier 2026 : célébration œcuménique à 19h, à l’église Baptiste de Tours (156 rue 
Lakanal, à Tours)    
 
Samedi 24 janvier :  
✓ Samedi matin à 10h : conférence de don Bertrand Lesoing, salle Sainte-Thérèse, à 

Chinon.  
✓ Samedi à 15h : Prière et danse sur le thème de « Danse pour l’éternel » (lieu à 

confirmer).     
 
Jeudi 29 janvier : Soirée louange au prieuré de Saint-Louans à 20h15, en lien avec la 
semaine de prière pour l’unité.  
 
 

Université de la Vie 2026 

Le corps a-t-il une mémoire ? Est-on libre de choisir sa mort ? Pourquoi devient-on addict ? 

Donner ses organes, qu’est-ce que ça implique ? Est-ce qu'on peut tout faire avec son corps ? 

Venez trouver des réponses à ces questions et bien d’autres avec l’Université de la vie 2026 

« Le corps dans tous ses états ». Un cycle de formation bioéthique en 3 séances, ouvert et 

accessible à tous, dans de très nombreuses villes, et notamment à CHINON. 

Alliance VITA nous invite à réfléchir ensemble sur des enjeux majeurs de notre temps, avec 

un thème et des intervenants renouvelés chaque année : essentiel pour comprendre et en parler 

avec ses proches ! 

Lundi 19 et 26 janvier et 2 février 2026 à 20h15 quartier Saint Lazare à Chinon 

Renseignements et inscriptions : universitedelavie.fr  

 
 
 
 
 
 

Accueil et secrétariat paroissial – Presbytère de Chinon  
11, rue Urbain Grandier 37500 Chinon  
De 9h à 12 h du mardi au samedi matin  

02.47.93.07.97 
www.paroisse-chinon.fr - spchinon@gmail.com 



À l’approche de l’examen par le Sénat de la proposiƟon de loi sur la fin de vie, 
le Conseil permanent de la Conférence des évêques de France prend la parole 
dans une tribune publiée le jeudi 15 janvier 2026. 

Dans les prochains jours, le Sénat examinera une proposiƟon de loi insƟtuant un 
« droit à l’aide à mourir ». Ce débat engage notre société dans ce qu’elle a de plus 
inƟme et de plus grave : la manière dont elle accompagne ses membres les plus 
vulnérables jusqu’au terme de leur vie. 

Nous, évêques de France, voulons redire notre profond respect pour les 
personnes confrontées à la fin de vie, à la maladie grave ou incurable, à la 
souffrance et à la peur de dépendre des autres. L’Église a une longue expérience 
d’accompagnement des malades ou des personnes en situaƟon de handicap, des 
aidants, des soignants, des aumôniers d’hôpitaux ou d’Ehpad, et nous entendons 
l’angoisse de celles et ceux qui redoutent la douleur, la solitude ou la perte de 
maîtrise. Nous rencontrons directement ceƩe angoisse, quand des personnes 
proches, des membres de nos familles, des fidèles de nos diocèses, y sont 
confrontés et nous la partagent. Ces peurs sont réelles. Elles appellent des 
réponses humaines, fraternelles, médicales et sociales à la hauteur. 

Depuis plus de vingt-cinq ans, la France a fait un choix singulier et précieux : 
refuser à la fois l’acharnement déraisonnable et la mort provoquée, en affirmant 
à la fois le droit de ne pas souffrir et le devoir d’accompagner la vie jusqu’au bout. 
Les lois successives, jusqu’à la loi Claeys-Leoneƫ et, aujourd’hui, la nouvelle loi 
en cours d’élaboraƟon pour l’égal accès de tous à l’accompagnement et aux soins 
palliaƟfs, dessinent une « voie française » cohérente, reconnue, fondée sur le 
développement de la culture palliaƟve, la prise en compte de la parole du 
paƟent, les direcƟves anƟcipées et la possibilité de la sédaƟon profonde et 
conƟnue, non pour donner la mort mais pour soulager la douleur. 

Les soins palliaƟfs sont l’unique bonne réponse aux situaƟons éprouvantes de la 
fin de vie et nous exprimons ici notre reconnaissance aux élus qui, par leur vote, 
souƟennent l’actuelle proposiƟon de loi pour l’égal accès de tous à 
l’accompagnement et aux soins palliaƟfs. Beaucoup de soignants engagés dans 
ceƩe voie témoignent que la prise en considéraƟon de la personne en fin de vie 
ou malade, dans sa dimension physique, mais aussi psychologique, relaƟonnelle 
et, le cas échéant, spirituelle, telle que le proposent les soins palliaƟfs, entraîne 



quasiment toujours chez les paƟents en fin de vie la dispariƟon des demandes à 
mourir. Car même derrière une demande de mort, c’est souvent le désir de vivre 
qui se dit. Pour permeƩre à tous d’accéder aux soins palliaƟfs, l’Église, qui est 
déjà présente dans le monde hospitalier et la praƟque des soins, est prête à 
apporter sa contribuƟon au développement de la culture palliaƟve, en 
intensifiant son engagement sur le sujet. 

Dès lors, une quesƟon s’impose : pourquoi une nouvelle loi ? Si l’« on meurt mal 
en France », comme on l’entend parfois, ce n’est pas parce que l’administraƟon 
d’une substance létale aux paƟents n’est pas encore autorisée, mais parce que la 
loi existante est insuffisamment appliquée et que l’accès aux soins palliaƟfs 
demeure très inégal sur le territoire naƟonal. Aujourd’hui encore, près d’un quart 
des besoins en soins palliaƟfs ne sont pas couverts. Comment proposer la mort 
comme une opƟon, quand l’accès effecƟf au soin, au soulagement de la douleur 
(les progrès médicaux permeƩent de venir à bout de quasiment toutes les 
douleurs réfractaires), à la présence humaine et à l’accompagnement n’est pas 
garanƟ pour tous ? 

Légaliser l’euthanasie ou le suicide assisté changerait profondément la nature de 
notre pacte social. Derrière des mots qui se veulent rassurants se cache une 
réalité que le langage tend à dissimuler. Présenter l’euthanasie et le suicide 
assisté comme des actes de soin brouille gravement les repères éthiques. On 
détourne les mots de leur véritable sens pour mieux anesthésier les consciences 
: ce brouillage n’est jamais neutre. On ne prend pas soin de la vie en donnant la 
mort. 

Nous refusons en parƟculier l’instrumentalisaƟon de noƟons essenƟelles telles 
que la dignité, la liberté ou la fraternité. 

Nous rappelons avec force que la dignité d’une personne humaine n’est pas 
variable selon son état de santé, son autonomie ou son uƟlité sociale ; elle est 
inhérente à son humanité, jusqu’au bout. Elle est inaliénable. 

La liberté, quant à elle, ne peut être pensée de manière abstraite, comme si la 
souffrance, la peur, la solitude ou la pression sociale n’avaient aucun impact sur 
le discernement.  La demande d’en finir avec la vie n’est-elle pas une demande 
d’en finir avec une vie qui ne correspond plus aux critères socialement normés : 
être en bonne santé, uƟle, valide et ne pas représenter un poids financier a priori 



lourd ? La liberté ainsi conçue risque de devenir une pression silencieuse, surtout 
pour les plus fragiles. La liberté de tout individu doit aussi être envisagée dans sa 
dimension relaƟonnelle : nous sommes interdépendants et les choix des uns 
engagent les autres. Faire porter un choix de mort à un malade, à une famille, à 
une équipe médicale formée pour soigner et non pour tuer, c’est nier le mystère 
de communion qui nous lie les uns aux autres. Paul Ricoeur invitait à « penser à 
la responsabilité qu’on a des autres, qui sont confiés à notre soin et à notre garde, 
et pas seulement à la responsabilité qu’on a à l’égard de soi-même. » [1] 

Enfin, évoquer une « loi de fraternité » quand il s’agit de faire mourir, de donner 
la possibilité de s’administrer une substance létale, ou d’inciter un soignant de le 
faire contre sa conscience, est un mensonge. La fraternité, valeur centrale de 
notre République, ne consiste pas à hâter la mort de ceux qui souffrent ou à 
forcer des soignants à la provoquer, mais au contraire à ne jamais abandonner 
celles et ceux qui vivent ces moments si difficiles et douloureux. La fraternité 
invite à refuser définiƟvement la tentaƟon de donner la mort, et, dans le même 
temps, à s’engager résolument pour développer effecƟvement les soins palliaƟfs 
sur tout le territoire, à renforcer la formaƟon des soignants, à soutenir les 
aidants, à rompre la solitude et à reconnaître que la vulnérabilité fait parƟe de la 
condiƟon humaine. 

Aussi, nous appelons solennellement les responsables poliƟques à mesurer la 
portée anthropologique, sociale et éthique de leurs débats et de leurs votes. 
Nous comptons sur la décision personnelle et courageuse de nos élus naƟonaux. 
La vie, à toutes ses étapes et jusqu’à la fin, n’est pas une cause que l’on porte 
comme une autre, avec des idées toutes faites et l’orgueil de nous croire tout-
puissants, mais un mystère à accueillir, avec une écoute aƩenƟve de ceux que la 
souffrance transperce et avec humilité : il faut beaucoup d’humilité pour un peu 
d’humanité. 

Notre moƟvaƟon n’est pas d’abord ni exclusivement confessionnelle. Nous 
voulons donner un écho à l’inquiétude profonde exprimée par de très 
nombreuses personnes malades, personnes en situaƟon de handicap, familles 
ou soignants. Avec ceƩe proposiƟon de loi, ces derniers seraient encore en 
première ligne et sommés de poser des actes contraires à l’éthique du soin et au 
pacte de confiance qui les lie aux paƟents et à leurs familles ou leurs proches. Le 



risque est grand de meƩre à mal la relaƟon de confiance entre le soignant, le 
soigné, son entourage proche. 

Le vote qui se présente aux représentants de la NaƟon n’engage donc pas 
seulement un choix individuel, mais un choix de société. Car au-delà de « l’aide 
à mourir », c’est la quesƟon du sens de la vie, de la souffrance et de la mort qui 
se pose à nous. Une vie humaine, aussi affaiblie soit-elle, peut-elle décemment 
être considérée comme inuƟle au point de s’en débarrasser ? Sommes-nous des 
êtres parfaitement autonomes ou des personnes qui faisons alliance pour 
prendre soin les unes et les autres ? L’inquiétude humaine aux confins de la mort 
est-elle une absurdité à effacer ou une condiƟon de notre existence, à soulager 
et à accompagner ? 

Nous croyons qu’une société grandit, non pas lorsqu’elle propose la mort comme 
soluƟon, mais bien lorsqu’elle se mobilise pour accompagner la fragilité 
et protéger la vie, jusqu’au bout. Le chemin est exigeant, certes, mais c’est le 
seul qui soit véritablement humain, digne et fraternel. 

[1] Paul Ricoeur, Accompagner la vie jusqu’à la mort, Esprit, mars-avril 2006, p. 
320 

Les évêques du Conseil permanent de la Conférence des évêques de France 
(CEF) 

 


