—
C “;"1".

\g Paroisse '
.3\ Sal nte —Jeaﬂﬂe d AI’C N° 2026-03
Ty

en Chinonais

Extrait du discours du Pape Léon XIV aux ambassadeurs, 9 janvier 2026

Malgré son caractere central, I'institution familiale est aujourd’hui confrontée a deux défis
cruciaux. D’'une part, on assiste a une tendance inquiétante dans le systeme international qui
consiste a négliger et a sous-estimer son réle social fondamental, ce qui conduit a sa
marginalisation institutionnelle progressive. D’autre part, on ne peut ignorer la réalité
croissante et douloureuse des familles fragiles, désagrégées et souffrantes, affligées par des
difficultés internes et des phénomenes inquiétants, y compris la violence domestique.

La vocation a l'amour et a la vie, qui se manifeste de maniere éminente dans |'union exclusive
et indissoluble entre la femme et 'homme, impose un impératif éthique fondamental :
mettre les familles en mesure d’accueillir et de prendre pleinement soin de la vie naissante.
Cela est plus que jamais prioritaire, en particulier dans les pays qui connaissent une baisse
dramatique du taux de natalité. La vie est en effet un don inestimable qui se développe dans
le cadre d’un projet relationnel fondé sur la réciprocité et le service.

C’est a la lumiere de cette vision profonde de la vie comme un don a protéger et de la famille
comme sa gardienne responsable qu’il faut rejeter catégoriquement les pratiques qui nient
ou instrumentalisent I'origine de la vie et son développement. Parmi celles-ci, il y a
I’avortement, qui interrompt une vie naissante et refuse d’accueillir le don de la vie. A cet
égard, le Saint-Siege exprime sa profonde préoccupation face aux projets visant a financer la
mobilité transfrontaliere visant a accéder au soi-disant « droit a I'avortement sir » et estime
déplorable que des ressources publiques soient consacrées a la suppression de la vie, au lieu
d’étre investies dans le soutien aux meéres et aux familles. L'objectif premier doit rester la
protection de chaque enfant a naitre et le soutien effectif et concret de chaque femme afin
qu’elle puisse accueillir la vie.

De méme, la maternité de substitution, qui transforme la gestation en un service négociable,
viole la dignité tant de I'enfant, réduit a un “produit”, que de la mére, en instrumentalisant
son corps et le processus de génération et en altérant le projet relationnel originel de la
famille.

De semblables considérations peuvent étre étendues aux malades et aux personnes agées et
seules, qui ont parfois du mal a trouver une raison de continuer a vivre. Il incombe également
a la société civile et aux Etats de répondre concrétement aux situations de fragilité, en
proposant des solutions a la souffrance humaine, comme les soins palliatifs, et en
promouvant des politiques de solidarité authentique, plutot que d’encourager des formes de
compassion illusoires comme I’euthanasie.

A la lumiére de ces défis, il faut réaffirmer avec force que la protection du droit a la vie
constitue le fondement incontournable de tout autre droit humain. Une société n'est saine
et avancée que lorsqu'elle protege le caractére sacré de la vie humaine et s'efforce
activement de la promouvoir.



Horaires des messes du 18 au 235 janvier 2026

Sam: 18h30 | St Maurice Chinon

09h30 St Louans Chinon

10h00 Seuilly

10h30 St Etienne Chinon (St Vincent)
(attention changement d’horaire)

Lundi 19 janvier 18h00 St Louans

Mardi 20 janvier 09h30 St Louans

Mercredi 21 janvier 09h00 St Louans
Sainte Agnés (mem) 11h30 St Etienne Chinon
. . . 09h00 St Louans
Jeudi 22 janvier 18h00 Avoine
Vendredi 23 janvier 17h00 St Louans
18h30 St Etienne Chinon
Samedi 24 janvier 09h30 St Louans
St Francois de Sales (mem) 12h00 Cravant Les Coteaux
(Messe St Vincent)
Sam: 18h30 St Maurice Chinon
09h30 St Louans
10h00 Avoine
11h00 St Etienne Chinon

Intentions de Messe

St Louans : Pour les d&mes du Purgatoire
St Etienne : Pierre et Marie-Pierre RAFFAULT (+) ; pour tous les dignitaires entonneurs de

la Confrérie et tous les vignerons et vigneronnes de I’AOC Chinon, rappelés vers le Pére ;
Monique MOLISSON (+) ; Lucien et Thérese CRASWICK (+)
Seuilly :

Défunts de la semaine
12/01 : Sceur Marie-Héléne, a St Louans Chinon



Offices de la communauté

Mardi Jeudi Vendredi Dimanche

17h30 Margay 17h30 Avoine 17h30 St Etienne | 18h00 St Etienne

Adoration

Autres offices :
v" Chaque lundi chapelet (en marchant) a 10h00, a St Louans
v" Chaque vendredi, chemin de Croix, a 12h00 a St Etienne
v Laudes : du mardi au samedi a 08h00, a St Etienne
v’ Vépres : du mardi au vendredi a 19h00, a St Etienne
v" Le dimanche : 08h30 Laudes a St Etienne et 17h30 vépres a St Etienne

Agenda
18 janvier : préparation baptéme enfants en age scolaire, salle Ste Thérése, 09h30-10h30
18 janvier : St Vincent de Chinon, messe a St Etienne a 10h30 (au lieu de 11h00
habituellement)
23 janvier : Aumonerie collégien/Lycéen, 18h30-21h30, salle St Joseph
24 janvier : Préparation baptéme petits enfants, 10h00 — 11h30, salle Ste Thérese
24 janvier : Conférence de don Bertrand Lesoing dans le cadre de la semaine de I'unité des
chrétiens, 10h00 — 12h00, salle Ste Thérése
24 janvier : répétition servants de messe, 14h30-16h30, salle St Joseph
25 janvier : Préparation 1 communion (CM1), salle Ste Thérése, 09h30-10h45

29 janvier : soirée louanges au prieuré de Saint-Louans a 20h15 (semaine de 1’unité)

30 janvier : Aumonerie collégien/Lycéen, 18h30-21h30, salle St Joseph

30 janvier : Conférence théologie et spiritualité n°4 « Suivre Jésus au désert », 20h00 —
22h00, salle Ste Thérese

31 janvier : Pause maman, St Louans, 9h30 — 16h30

05 février : Heure Sainte, 20h00, église St Etienne de Chinon

07 février : journée préparation confirmation Cm2 de 09h30-17h

07 février : journée confirmation Collégiens de 14h30-16h30

08 février : préparation baptéme enfants en age scolaire, salle Ste Thérése, 09h30-10h30
08 février : Catéchuménat adulte, salle Ste Thérése, 09h30-10h30

08 février : Soupe a I’oignon/lard, crépes, organisée par les AFC Vienne et Loire, 12h30, St

Joseph



Semaine de priere pour ’unité des chrétiens

Chaque année, la Semaine de priere pour l'unité rassemble les chrétiens du 18 au
25 janvier. Voici les dates des activités organisées dans la région par le groupe cecuménique
du chinonais, et en lien avec le diocése de Tours.

Jeudi 22 janvier 2026 : célébration cecuménique a 19h, a I'église Baptiste de Tours (156 rue
Lakanal, a Tours)

Samedi 24 janvier :
v' Samedi matin a 10h : conférence de don Bertrand Lesoing, salle Sainte-Thérése, a
Chinon.
v' Samedi a 15h : Priere et danse sur le théme de « Danse pour I'éternel » (lieu
confirmer).

Jeudi 29 janvier : Soirée louange au prieuré de Saint-Louans a 20h15, en lien avec la
semaine de priere pour l'unité.

Universite de la Vie 2026

Le corps a-t-il une mémoire ? Est-on libre de choisir sa mort ? Pourquoi devient-on addict ?
Donner ses organes, qu’est-ce que ¢a implique ? Est-ce qu'on peut tout faire avec son corps ?
Venez trouver des réponses a ces questions et bien d’autres avec 1’ Université de la vie 2026
« Le corps dans tous ses états ». Un cycle de formation bioéthique en 3 séances, ouvert et
accessible a tous, dans de tres nombreuses villes, et notamment a CHINON.

Alliance VITA nous invite a réfléchir ensemble sur des enjeux majeurs de notre temps, avec
un théme et des intervenants renouvelés chaque année : essentiel pour comprendre et en parler
avec ses proches !

Lundi 19 et 26 janvier et 2 février 2026 a 20h15 quartier Saint Lazare a Chinon
Renseignements et inscriptions : universitedelavie.fr

Accueil et secrétariat paroissial — Presbytére de Chinon
11, rue Urbain Grandier 37500 Chinon
De 9h a 12 h du mardi au samedi matin
02.47.93.07.97
www.paroisse-chinon.fr - spchinon@gmail.com




A I'approche de 'examen par le Sénat de la proposition de loi sur la fin de vie,
le Conseil permanent de la Conférence des évéques de France prend la parole
dans une tribune publiée le jeudi 15 janvier 2026.

Dans les prochains jours, le Sénat examinera une proposition de loi instituant un
« droit a I'aide a mourir ». Ce débat engage notre société dans ce qu’elle a de plus
intime et de plus grave : la maniére dont elle accompagne ses membres les plus
vulnérables jusqu’au terme de leur vie.

Nous, évéques de France, voulons redire notre profond respect pour les
personnes confrontées a la fin de vie, a la maladie grave ou incurable, a la
souffrance et a la peur de dépendre des autres. LEglise a une longue expérience
d’accompagnement des malades ou des personnes en situation de handicap, des
aidants, des soignants, des aumoniers d’hépitaux ou d’Ehpad, et nous entendons
I'angoisse de celles et ceux qui redoutent la douleur, la solitude ou la perte de
maitrise. Nous rencontrons directement cette angoisse, quand des personnes
proches, des membres de nos familles, des fideles de nos dioceses, y sont
confrontés et nous la partagent. Ces peurs sont réelles. Elles appellent des
réponses humaines, fraternelles, médicales et sociales a la hauteur.

Depuis plus de vingt-cing ans, la France a fait un choix singulier et précieux :
refuser a la fois 'acharnement déraisonnable et la mort provoquée, en affirmant
a la fois le droit de ne pas souffrir et le devoir d’'accompagner la vie jusqu’au bout.
Les lois successives, jusqu’a la loi Claeys-Leonetti et, aujourd’hui, la nouvelle loi
en cours d’élaboration pour I'égal acces de tous a 'accompagnement et aux soins
palliatifs, dessinent une « voie francaise » cohérente, reconnue, fondée sur le
développement de la culture palliative, la prise en compte de la parole du
patient, les directives anticipées et la possibilité de la sédation profonde et
continue, non pour donner la mort mais pour soulager la douleur.

Les soins palliatifs sont I'unique bonne réponse aux situations éprouvantes de la
fin de vie et nous exprimons ici notre reconnaissance aux élus qui, par leur vote,
soutiennent l'actuelle proposition de loi pour I'égal accés de tous a
I'accompagnement et aux soins palliatifs. Beaucoup de soignants engagés dans
cette voie témoignent que la prise en considération de la personne en fin de vie
ou malade, dans sa dimension physique, mais aussi psychologique, relationnelle
et, le cas échéant, spirituelle, telle que le proposent les soins palliatifs, entraine



quasiment toujours chez les patients en fin de vie la disparition des demandes a
mourir. Car méme derriere une demande de mort, c’est souvent le désir de vivre
qui se dit. Pour permettre a tous d’accéder aux soins palliatifs, I’Eglise, qui est
déja présente dans le monde hospitalier et la pratique des soins, est préte a
apporter sa contribution au développement de la culture palliative, en
intensifiant son engagement sur le sujet.

Dés lors, une question s’'impose : pourquoi une nouvelle loi ? Si '« on meurt mal
en France », comme on l'entend parfois, ce n’est pas parce que I'administration
d’une substance |étale aux patients n’est pas encore autorisée, mais parce que la
loi existante est insuffisamment appliquée et que l'accés aux soins palliatifs
demeure tres inégal sur le territoire national. Aujourd’hui encore, prés d’'un quart
des besoins en soins palliatifs ne sont pas couverts. Comment proposer la mort
comme une option, quand l'acces effectif au soin, au soulagement de la douleur
(les progrés médicaux permettent de venir a bout de quasiment toutes les
douleurs réfractaires), a la présence humaine et a 'accompagnement n’est pas
garanti pour tous ?

Légaliser 'euthanasie ou le suicide assisté changerait profondément la nature de
notre pacte social. Derriere des mots qui se veulent rassurants se cache une
réalité que le langage tend a dissimuler. Présenter I'euthanasie et le suicide
assisté comme des actes de soin brouille gravement les repéres éthiques. On
détourne les mots de leur véritable sens pour mieux anesthésier les consciences
: ce brouillage n’est jamais neutre. On ne prend pas soin de la vie en donnant la
mort.

Nous refusons en particulier I'instrumentalisation de notions essentielles telles
que la dignité, la liberté ou la fraternité.

Nous rappelons avec force que la dignité d’'une personne humaine n’est pas
variable selon son état de santé, son autonomie ou son utilité sociale ; elle est
inhérente a son humanité, jusqu’au bout. Elle est inaliénable.

La liberté, quant a elle, ne peut étre pensée de maniére abstraite, comme si la
souffrance, la peur, la solitude ou la pression sociale n’avaient aucun impact sur
le discernement. La demande d’en finir avec la vie n’est-elle pas une demande
d’en finir avec une vie qui ne correspond plus aux critéres socialement normés :
étre en bonne santé, utile, valide et ne pas représenter un poids financier a priori



lourd ? La liberté ainsi congue risque de devenir une pression silencieuse, surtout
pour les plus fragiles. La liberté de tout individu doit aussi étre envisagée dans sa
dimension relationnelle : nous sommes interdépendants et les choix des uns
engagent les autres. Faire porter un choix de mort a un malade, a une famille, a
une équipe médicale formée pour soigner et non pour tuer, c’est nier le mystere
de communion qui nous lie les uns aux autres. Paul Ricoeur invitait a « penser a
la responsabilité qu’on a des autres, qui sont confiés a notre soin et a notre garde,
et pas seulement a la responsabilité qu’on a a I'égard de soi-méme. » [1]

Enfin, évoquer une « loi de fraternité » quand il s’agit de faire mourir, de donner
la possibilité de s’administrer une substance |étale, ou d’inciter un soignant de le
faire contre sa conscience, est un mensonge. La fraternité, valeur centrale de
notre République, ne consiste pas a hater la mort de ceux qui souffrent ou a
forcer des soignants a la provoquer, mais au contraire a ne jamais abandonner
celles et ceux qui vivent ces moments si difficiles et douloureux. La fraternité
invite a refuser définitivement la tentation de donner la mort, et, dans le méme
temps, a s'engager résolument pour développer effectivement les soins palliatifs
sur tout le territoire, a renforcer la formation des soignants, a soutenir les
aidants, a rompre la solitude et a reconnaitre que la vulnérabilité fait partie de la
condition humaine.

Aussi, nous appelons solennellement les responsables politiques a mesurer la
portée anthropologique, sociale et éthique de leurs débats et de leurs votes.
Nous comptons sur la décision personnelle et courageuse de nos élus nationaux.
La vie, a toutes ses étapes et jusqu’a la fin, n’est pas une cause que l'on porte
comme une autre, avec des idées toutes faites et 'orgueil de nous croire tout-
puissants, mais un mystere a accueillir, avec une écoute attentive de ceux que la
souffrance transperce et avec humilité : il faut beaucoup d’humilité pour un peu
d’humanité.

Notre motivation n’est pas d’abord ni exclusivement confessionnelle. Nous
voulons donner un écho a l'inquiétude profonde exprimée par de tres
nombreuses personnes malades, personnes en situation de handicap, familles
ou soignants. Avec cette proposition de loi, ces derniers seraient encore en
premiére ligne et sommés de poser des actes contraires a I'éthique du soin et au
pacte de confiance qui les lie aux patients et a leurs familles ou leurs proches. Le



risque est grand de mettre a mal la relation de confiance entre le soignant, le
soigné, son entourage proche.

Le vote qui se présente aux représentants de la Nation n’engage donc pas
seulement un choix individuel, mais un choix de société. Car au-dela de « l'aide
a mourir », c’est la question du sens de la vie, de la souffrance et de la mort qui
se pose a nous. Une vie humaine, aussi affaiblie soit-elle, peut-elle décemment
étre considérée comme inutile au point de s’en débarrasser ? Sommes-nous des
étres parfaitement autonomes ou des personnes qui faisons alliance pour
prendre soin les unes et les autres ? Linquiétude humaine aux confins de la mort
est-elle une absurdité a effacer ou une condition de notre existence, a soulager
et a accompagner ?

Nous croyons qu’une société grandit, non pas lorsqu’elle propose la mort comme
solution, mais bien lorsqu’elle se mobilise pour accompagner la fragilité
et protéger la vie, jusqu’au bout. Le chemin est exigeant, certes, mais c’est le
seul qui soit véritablement humain, digne et fraternel.

[1] Paul Ricoeur, Accompagner la vie jusqu’a la mort, Esprit, mars-avril 2006, p.
320

Les évéques du Conseil permanent de la Conférence des évéques de France
(CEF)



